
 

 

  



 

 

2  
 

A SOCIEDADE ACTUAL E A FALTA DE TEMPO PARA A ESPIRITUALIDADE 

Na sociedade contemporânea, marcada por um ritmo acelerado e pela busca incessante por produtividade, a 

espiritualidade tem-se tornado, para muitos, um aspecto secundário da vida. A rotina diária, repleta de compromissos 

profissionais, responsabilidades familiares e solicitações sociais, deixa pouco espaço para momentos de 

introspecção, reflexão e conexão com o transcendente. Essa escassez de tempo não é apenas uma questão de agenda, 

mas um reflexo de prioridades moldadas por um sistema que valoriza mais o “ter” do que o “ser”. 

O avanço tecnológico, embora tenha trazido facilidades e encurtado distâncias, também contribuiu para a 

intensificação dessa sensação de urgência numa sociedade intensamente conectiva, que mantém as pessoas em 

estado de alerta permanente, dificultando pausas genuínas para o silêncio e a contemplação. O resultado é uma vida 

fragmentada, na qual o contacto com a dimensão espiritual — seja ela ligada a uma religião, filosofia ou prática 

pessoal — é frequentemente adiado para “quando houver tempo”, um momento que raramente chega! 

A espiritualidade, no entanto, não se limita a rituais ou crenças específicas. Ela envolve a busca por um sentido de 

vida, a construção de valores e a conexão com algo maior que o próprio ego. É nesse espaço que se cultivam virtudes 

como a compaixão, a gratidão e a serenidade. E por falar em serenidade, quando me sinto num estado de agitação 

mental e emocional devido à ansiedade e aos medos, consigo suspender essas ideias negativas, mantendo-me sereno, 

através da substituição de pensamento. 

Quando negligenciada, a vida tende a tornar-se mecânica, guiada apenas por metas externas e pela pressão social, o 

que pode gerar um vazio existencial difícil de preencher com bens materiais ou conquistas profissionais. 

A ausência de momentos para meditar, orar ou simplesmente contemplar a natureza priva o indivíduo de um recurso 

essencial para lidar com o stress e a ansiedade. Estudos apontam para que práticas espirituais regulares estejam 

associadas a uma maior resiliência, equilíbrio emocional e até benefícios físicos. Ainda assim, a lógica produtivista 

da sociedade actual tende a relegar essas práticas para um plano secundário. 

E depois não nos podemos esquecer da cultura do imediatismo, alimentada pelas redes sociais e pelo consumo rápido 

da informação, que dificulta a paciência necessária para o aprofundamento espiritual. A espiritualidade exige tempo, 

constância e entrega — qualidades que contrastam com a pressa e a superficialidade predominantes. Neste cenário, 

muitos acabam por procurar experiências rápidas de “bem-estar” que, embora possam trazer alívio momentâneo, 

não substituem o cultivo profundo de uma vida interior sólida e consistente. 

Para reverter este quadro, é necessário um movimento consciente de resgate da espiritualidade no quotidiano. Isso 

não significa abandonar responsabilidades ou viver isolado, mas sim, reorganizar prioridades, criando espaços 

intencionais para o silêncio, a reflexão e a conexão com o sagrado. Pequenos hábitos, como iniciar o dia com alguns 

minutos de meditação, caminhar em contacto com a natureza ou dedicar tempo à leitura inspiradora, podem ser 

sementes de transformação. 

A sociedade actual, com todos os seus avanços, oferece também oportunidades inéditas para a prática espiritual. A 

diversidade de tradições, o acesso a ensinamentos de diferentes culturas e a possibilidade de criar comunidades 

virtuais de apoio, são recursos valiosos. No entanto, é preciso que cada indivíduo reconheça a importância de 

desacelerar e se reconectar consigo mesmo e com o que considera divino ou essencial. 

Em última análise, a falta de tempo para a espiritualidade não é apenas um problema individual, mas um sintoma 

de um modelo de vida que precisa ser repensado. Ao resgatar o valor do silêncio, da contemplação e da presença, 

não apenas fortalecemos a nossa saúde emocional, mas também contribuímos para uma sociedade mais equilibrada, 

compassiva e consciente. Afinal, o verdadeiro progresso não está apenas na velocidade com que avançamos, mas 

na profundidade com que vivemos. 

António Ferreira  

 
Nota: Os artigos publicados são da inteira responsabilidade dos seus autores. As opiniões neles emitidas embora de cariz 
Rosacruciano, não exprimem, necessariamente, o ponto de vista do Centro Rosacruz Max Heindel  

  



 

 

3 

  
O SIMBOLISMO DA ELECTRICIDADE 

A electricidade é um símbolo maravilhoso e, para uma pessoa ponderada, pode transmitir uma riqueza de 

significados. Suponho que seja um daqueles fenómenos muito raros que, embora tenham um grande efeito sobre as 

coisas materiais, são, em si mesmos, absolutamente independentes dessas coisas. Todos os vários aparelhos 

necessários para a sua manipulação pelos nossos sentidos servem apenas para orientar e controlar, ajudando a 

aumentar ou diminuir o seu poder. No sentido comum da palavra, não se pode dizer que tenha uma vbgvexistência 

material. Por exemplo, é insípida; não pode ser sentida (embora os seus efeitos possam); é invisível (o clarão elétrico 

é o seu efeito sobre as moléculas que formam a atmosfera); não pode ser ouvida ou pesada; as forças da gravidade 

e da atração (molecular) não a afectam. 

Só podemos tomar consciência deste maravilhoso poder pelos seus efeitos nos nossos instrumentos. Essa 

electricidade, então, embora esteja «no mundo», não é «do mundo» e fornece uma comparação para a relação entre 

os dois grandes mundos, da matéria e do espírito, que, como muitas pessoas pensam, são estritamente separáveis, 

enquanto sabemos que eles são, na verdade um só, não havendo efeito material sem uma causa espiritual. O 

simbolismo da electricidade com a telepatia é maravilhoso. 

Mas para aqueles «que não querem ver», a parábola da electricidade (como poderia ser afirmado) não pode ser 

traduzida na verdade da intercomunicação consciente de mente com mente, como evidenciado nos fenómenos 

telepáticos. 

A electricidade, na sua aplicação à telegrafia sem fios (actualmente a Internet), pode, com a velocidade da luz, 

transferir com precisão, e através de milhares de quilómetros de espaço, os resultados do trabalho mental. Esta 

conquista ocorreu, não apenas pelas propriedades inerentes da electricidade, mas porque a mente do homem 

desenvolveu a capacidade mental de inventar e produzir aparelhos eficientes. 

Atualmente, a telegrafia sem fios1 é um facto; há trinta anos era um sonho; há cinquenta anos era impossível. E 

agora que a telepatia está a ganhar destaque, os homens procuram uma razão. 

Não será porque, à semelhança da telegrafia sem fios, certas mentes desenvolveram poderes, resultando num 

desenvolvimento mais pronunciado da glândula pineal, permitindo assim que duas mentes, igualmente 

desenvolvidas, transmitam os seus pensamentos uma à outra através do espaço? 

Este simbolismo está constantemente a ocorrer-me e é muito útil, pois dá-me uma lição espiritual de uma ocorrência 

natural ou material.  

Tenho, por exemplo, diante de mim, enquanto escrevo, um conjunto intrincado de instrumentos e uma massa de 

metal, vidro e ebonite. 

O que é tudo isto? É um corpo para a expressão de um poder divino — a electricidade. O trabalho do corpo e do 

espírito, por assim dizer, é o que comummente se conhece como comunicação sem fios. 

Mas sem o espírito (electricidade), todo o maravilhoso e delicado aparato, todo o esplendor dos metais brilhantes e 

cintilantes, são inúteis e mortos. 

E a filosofia Rosacruz ensina-nos que sem o espírito do amor, da ajuda, toda a maravilha dos nossos poderes 

intelectuais e a beleza das nossas realizações artísticas, por mais necessárias e agradáveis que sejam para nós, são 

sem vida. Em vez de glorificar, elas condenam e um descontentamento corrosivo toma conta do seu proprietário. 

W. A. R. 

 

 

 

Traduzido da Revista Rays from the Rose Cross (09/1014) 

  

 
1 O texto foi escrito em 1914 

  

  

  



 

  

  

4

2   

 

  

    

 

  

   

SERVIÇOS DEVOCIONAIS  

2026 
 Serviço de Lua   

  

(para Probacionistas)  

  Lua 

Nova  

Lua 

Cheia  

JANEIRO  17  2, 31 

FEVEREIRO  16  - 

MARÇO  17  2, 31 

ABRIL  16 30  

MAIO  15  29 

JUNHO  13 28  

JULHO  13  28 

AGOSTO  11 26  

SETEMBRO  9 25  

OUTUBRO  9 24  

NOVEMBRO  7 23 

DEZEMBRO  7 22 

  

SERVIÇO DE CURA/ MEDITAÇÃO PARA A PAZ MUNDIAL  

Serviço de Cura    Meditação para a Paz  

Mundial  

  

JANEIRO  3 9 17 24  30   3 12 22 30  

FEVEREIRO  6 13 20 26  - 8 18 27 -  

MARÇO  5 12 19 26 -- 8 17 26 -  

ABRIL  1 9 16 22 29 4 14 22 -  

MAIO  6 13 19 26 - 1 11 19 28  

JUNHO  2 10 16 22 30 7 16 25 -  

JULHO  7 13 19 27 - 5 13 22 -  

AGOSTO  3 10 16 23 30 1 10 18 28  

SETEMBRO  6 12 19 27 - 6 15 24 -  

OUTUBRO  3 10 17 24 30 3 12 22 30  

NOVEMBRO  6 13 20 27 - 8 18 27 -  

DEZEMBRO  3 10 18 24 30 6 16 24 -  

Equinócio da Primavera - 19 Março Solstício de Verão - 19 Junho   

Equinócio de Outono - 21 Setembro   

Solstício de Inverno - 20 Dezembro    

  

  



 

 

 

5  
O QUE É A VERDADE 

Minhas queridas irmãs e irmãos: Durante as últimas noites de domingo, temos considerado sucessivamente os passos 

que demos para obter o conhecimento da verdade, vista do ponto de vista mais elevado da vida da alma. Temos 

estudado, não de forma intelectual, mas mística, os exercícios que são seguidos pelos probacionistas na RC 

Fellowship, e estes são dados, por ordem, para que o probacionista possa ser levado ao conhecimento da verdade a 

partir de dentro, pois é assim que devemos encontrar a verdade. Se ao vagar de lugar em lugar, ou ao vir aqui domingo 

após domingo, não encontrarmos, dentro de nós mesmos, a resposta para a pergunta “O que é a Verdade?”, então 

estamos realmente a progredir lentamente; pois é de dentro que o conhecimento deve vir, ou nunca nos tornaremos 

livres. 

Pilatos fez a pergunta “O que é a Verdade?” e, sendo incapaz de saber a partir de dentro, não recebeu a resposta. O 

Cristo disse: “A Verdade vos libertará”, e Pilatos, com intuição mística, disse: “Deus é a Verdade e a Luz é a Sua 

sombra”. João disse: “Deus é Luz”, e ele, que era o discípulo amado de Jesus e mais próximo do Mestre do que os 

outros discípulos, sem dúvida recebeu ensinamentos mais elevados do que os outros eram capazes de receber; pois 

devemos lembrar que não importa quanta verdade possa existir, ela não é para nós, a menos que possamos recebê-la. 

Todos podem ver a beleza dos inúmeros tons de luz e cor que nos rodeiam, excepto aqueles que sofrem da grande 

aflição da cegueira, e aquele que não consegue perceber o mundo de cores que o rodeia, é realmente pobre. O mesmo 

se passa com a Verdade.  

A Verdade está em toda a parte e pode sempre ser encontrada se formos capazes de recebê-la (percebê-la); e nos 

exercícios da RC Fellowship, recebemos um meio esplêndido de entrar em contacto com essa verdade. O nosso lema 

diz: e o mesmo foi dito por Platão e João: «Deus é Luz». Se formos a um dos grandes observatórios e, com o melhor 

telescópio fabricado, olharmos para o espaço, veremos que não há limites para a luz. Ela está em toda a parte e, com 

o símbolo da Luz ali expresso, vem a ideia da omnipresença e magnitude do Deus que adoramos. João, em intuição 

mística, nos primeiros cinco versículos do seu evangelho, que alguns usam nos exercícios da Fraternidade Rosacruz, 

diz: “No princípio era o Verbo” e aí temos uma solução maravilhosa para o problema; pois quando voltamos ao início 

das coisas, então estamos em pensamento, com Deus; e mais capazes de reconhecer a verdade. Por essa razão, o 

Probacionista da Fraternidade RC é ensinado a voltar em pensamento, àquele tempo. 

Platão falou de um tempo «em que havia trevas». A Bíblia, no Antigo Testamento, fala sobre as trevas, aquele estado 

da matéria primordial. João chama-lhe «in arche», que geralmente é traduzido como «No princípio». Há, no entanto, 

outras traduções mais válidas e úteis no reconhecimento da verdade. «Arche» era a matéria primordial, a que foi dada 

forma por Deus, o Grande Arquitecto, o construtor primordial do Universo. 

Quando pensamos naquele que primeiro construiu as coisas no início, entramos em contacto com Ele, com Deus, e 

com aquele «arche» na primeira frase dos cinco versículos que tomamos para meditação, ou seja, a «Palavra». O 

termo «palavra» está mal traduzido na nossa Bíblia actual; pois não é apenas «Palavra», mas também «Pensamento», 

a palavra grega Loges, usada nesse versículo, significa tanto palavra quanto pensamento lógico por trás dela. Podemos 

ver facilmente que o orador não está a criticar a tradução sem motivo, pois uma palavra não pode ser um começo. 

Antes que possa haver uma Palavra, deve haver um [pensamento] lógico por trás dela; e antes que a Palavra pudesse 

existir, deve haver um Pensador; portanto, João usa as palavras “in arche” e “Logos”; e elas expressam o que 

desejamos entender, a saber, que no início havia uma massa homogénea de matéria, e nessa matéria homogénea estava 

Deus; e Deus tornou-se a Palavra, o som rítmico que se espalha pelo Universo e molda todas as coisas. Mais 

adiante, nos versículos mencionados anteriormente, diz-se: «nela havia Luz». Em primeiro lugar, havia 

escuridão; nenhuma vibração tinha sido enviada para a matéria primordial e, necessariamente, devia haver 

escuridão, mas a primeira coisa que surge, segundo nos é dito, é a luz; e Luz e Som são sinónimos de um 

ponto de vista superior. Algumas pessoas sensíveis nunca ouvem um som sem ver um flash de luz e nunca 

veem um flash de luz sem ouvir um som ao mesmo tempo. Assim, João escreve misticamente quando diz 

que “no princípio”, na matéria primordial, “era Deus” e “Deus era o Verbo”, e nisso “era Vida” e a vida 

tornou-se a “Luz dos homens”. 

 

  

  



 

 

 

6  
 

Aqui temos a verdade abstracta, tão próxima quanto podemos chegar, de todo o problema da criação. Dentro 

do corpo humano está essa luz que brilha até hoje; a luz brilha nas trevas; a luz que está escondida pelo véu 

de Ísis; e ao nosso redor estão espíritos que habitam [nas] trevas, a menos que, através da janela da alma, 

as glórias do Universo sejam reveladas. Então percebemos Deus como Luz, tudo o que é bom como luz e o 

oposto como trevas. A luz não é de uma única cor; há vários espíritos diante do trono, cada um sendo 

portador de uma determinada luz. Cada um de nós vem de um dos raios de luz, e cada um pode responder 

melhor a um desses raios. Assim, cada um de nós vê a verdade de maneira diferente; e embora estejamos 

todos gradualmente a mover-nos em direcção à mesma fonte, que é Deus, temos, no entanto, em momentos 

diferentes, pontos de vista diferentes. Embora pareçamos estar em desacordo uns com os outros, ainda 

assim, nesses cinco versículos está a verdade de que todos somos filhos da Luz, cada um de nós tem dentro 

de si o espírito divino da Luz; cada um está gradualmente a aprender a conhecer essa Luz, e o probacionista, 

por meio do seu exercício matinal, está a esforçar-se para conhecer e expressar mais dessa Luz. 

O místico, ao ver a luz do amanhecer, considera-a como a chegada diária, à sua alma, do fiat criativo 

primordial: «Haja luz»; e à medida que a luz do dia avança e gradualmente se desvanece no céu ocidental, 

ele vê, na gloriosa tapeçaria do pôr do sol, algo que está além da descrição pela língua humana, algo que 

pode ser sentido pela alma. E se deixarmos esses cinco versos viverem dentro de nós, da mesma forma que 

vivem no místico, também conheceremos a Luz, e conheceremos a verdade como não conhecemos mais 

nada no mundo. Todos nós já trilhámos os diferentes caminhos da vida em algum momento. Em algum 

momento, caminhámos pela vida sob o Raio Marcial e trilhámos o seu caminho de actividade e paixões, 

sem nos importarmos com quem sofria ou com o que acontecia aos outros. 

Noutra vida, ficámos sob o raio mais claro da cor venusiana e percorremos o caminho ao longo do lado 

amoroso da vida; mais tarde ainda, o caminho do azul profundo, ou raio de Saturno, e mais tarde ainda, o 

caminho do azul mais claro, ou raio de Júpiter. Assim, todos nós trabalhamos em direcção à percepção 

superior que vem do raio amarelo de Urano, mas a maioria de nós não é capaz de recebê-la no momento, 

podemos contentar-nos com o amarelo inferior do raio de Mercúrio. E, gradualmente, trabalhamos em 

direcção à luz branca que vem do Sol, que é a união de todas as cores. Devemos aspirar a isso, pois a luz de 

qualquer um dos outros raios é apenas secundária. Da grande fonte central vêm todas as coisas. 

“E quanto à escuridão”, alguém pergunta; “isso é mau?” Não, não há nada de mau no Universo de Deus. 

Durante o dia, percebemos pela luz do Sol as glórias desta pequena Terra que gira no espaço e, talvez, se 

houvesse apenas luz, não perceberíamos nada além desta Terra e permaneceríamos ignorantes de que há 

mais do que o Sol e a Lua. Mas quando a noite chega e as glórias do dia se desvanecem, quando o Sol já 

não ilumina o céu, podemos perceber, pelo menos até certo ponto, a imensidão do espaço; podemos ver 

mundos a milhões e milhões de quilómetros de distância; e a alma é incitada a uma devoção maravilhosa, 

ao reflectir sobre a verdade de que Deus é tudo em todos.  

Minhas queridas irmãs e irmãos, ao realizarmos todas as manhãs aquele exercício devocional, o primeiro 

exercício matinal dado aos probacionistas, lembrem-se de que é uma tentativa de nos aproximarmos cada 

vez mais da Luz de Deus, que é a única verdade. 

 

 

Retirado de Notas de Max heindel 

 

  

  



 

 

 

 

7 

 

COMPÊNDIO DE ASTROLOGIA  

A TRAVESSIA 

A PROVA DO PENSAMENTO 

 GÉMEOS  

Quem considera o homem como uma porção da natureza não compreende absolutamente a importância do 

homem. Este nasceu para resolver um problema que a natureza lhe oferece; resolvê-lo emergindo da natureza, 

depois de lhe ter experimentado cabalmente as energias, os turbilhões e a constante tendência para a 

deterioração. O homem experimenta-se como homem através da natureza, mas nesta interpenetração de homem 

e natureza, os dois protagonistas movimentam-se em direcções opostas. A natureza deteriora-se; o homem, desde 

que saia vitorioso da disputa, integra-se. Se é derrotado, se é submetido pela entropia da natureza, o homem não 

é homem. Ser homem é sagrar-se vitorioso sobre a natureza, cumprindo assim, não só sua própria finalidade 

como também a da natureza. A estrela do homem é o pentáculo da vitória. 

A essência dessa vitória é a transmutação da natureza em inteligência. É a esse processo que chamamos 

pensamento. Pensar significa, para o homem, lutar com os problemas multiformes, sempre cambiantes, que a sua 

experiência da natureza lhe oferece a todo o momento. É transformar o legado do passado — corpo, memória, 

karma — num prenúncio do futuro. Pensar é libertar, de todos os influxos naturais, o poder de construir com luz, 

uma expressão super-ordenada do Ser universal. Isto implica acentuar esse influxo, como faz uma "cascata" feita 

pelo homem, ao conter as energias naturais. Não se trata de repressão, nem de supressão, mas sim de compressão. 

Uma represa obriga a corrente turbulenta a desenvolver profundidade e tranquilidade. O pensamento só pode ser 

libertado sob um clima de quietude e de profundidade. 

"Aquieta-te, coração meu! — e conhece a Deus". Deus é a absoluta plenitude de inteligência. Deus 

compreende-se a Si próprio através das vitórias dos "homens" em universos incontáveis. Cada vitória é um átomo 

de inteligência. Deus em toda a parte, é a perpétua e total transmutação da natureza em inteligência. A substância 

de Deus é o pensamento. Em Deus, todos os problemas são resolvidos; pois Deus é a vitória absoluta. O homem, 

aprendiz de vitorioso, só pode cumprir o seu destino e finalidade através do pensamento — através da sua 

transmutação em inteligência. Ele leva a efeito essa transmutação à medida que emerge da luta com as energias 

da sua natureza, pelo poder do pensamento. Ele emerge em inteligência, a partir das energias desintegradoras da 

natureza, assim como o engenheiro sintetiza a luz da gravitação — do peso do rio que antes represou. 

O homem pode fracassar e ver-se preso da entropia do universo em que vive; o dique que sustenta o rio 

pode vir abaixoe as águas, violentamente libertadas, talvez espalhem a destruição. O pensamento pode levar a 

irrupções destrutivas das energias fundamentais da natureza humana, se a reflexão humana malograr na sua tarefa 

conectiva e sintetizadora — se as totalidades mentais construídas pelo pensamento não puderem conter a essência 

da inteligência; o pensamento, processo associativo e integrador, pode falhar sob as pressões conflitantes e o 

peso de tudo quanto deve unificar numa forma de inteligência — a grande Ideia, o símbolo redentor, a 

reconciliação dinâmica dos opostos cósmicos. 

Mas o pensamento não pertence ao reino da natureza. O pensamento não representa um consumo de 

energia.  

  

  
  

  



 

 

 

 

8 

 

Ele não é energia. O processo ideacional bem-sucedido comprime a energia na forma de ideias e 

significação. Pode parecer que se usa energia orgânica no acto de pensar, mas ela não é realmente gasta: ou bem 

pouca porção dela é mensuravelmente expendida. Ela é comprimida e transmutada em inteligência. As águas 

do rio contido pela represa não são gastas. Adquirem profundidade; o seu nível é elevado. Elas são transmutadas 

em potencialidade de electricidade e de luz. Mas a água não se perde. O homem nada perde ao pensar. 

O que o homem perde em energia natural, ele ganha em inteligência. O homem estabelece, pelo pensamento, 

as fundações do seu estado em inteligência — do seu estado em Deus. Estas são fundações de imortalidade, 

porquanto na inteligência não há morte. A inteligência, no seu estado fundamental, estabelece uma condição de 

completa correlação e integração com tudo— com o vitorioso, porque a sua vitória o leva a partilhar a inteligência 

universal; com o derrotado, porque a sua derrota constitui precisamente o problema seguinte que o homem de 

inteligência terá de solucionar, a fim de alcançar a experiência mais abrangente, de estágios mais avançados, de 

natural deterioração e, através dela, uma vitória maior — portanto, um estado de inteligência mais divino. 

A natureza e o homem são opostos, mas, por isso mesmo, complementares. Se a tendência da natureza não 

fosse consumir-se, o homem não poderia obter o poder de transmutar em inteligência essa queda de potencial 

ou esse consumo. Todo o homem que se atreva a ser homem, precisa de experimentar a natureza, a própria 

plenitude das suas energias, a própria morte que ela promete a todos os organismos e a todas as substâncias. 

A inteligência é o prémio de um glorioso jogo. Muitos têm medo. Alguns, poucos, ganham a imortalidade. 

A energia que eles condensaram e repolarizaram na forma de Ideias, criará novos mundos. Uma vez mais, no 

devido tempo, eles serão chamados a controlar o fluxo da energia da natureza — a natureza destes mesmos 

mundos que passaram a existir como fruto das suas Ideias. Uma vez mais, a vitória poderá sorrir-lhes. Ciclo após 

ciclo, o vitorioso controla a sua vitória renovada — e a vitória é cada vez mais profunda, cada vez tem maior 

alcance. Ciclo após ciclo, o Eu imortal torna a estabelecer-se mediante a vitória na inteligência, cada vez mais 

perto do absoluto da inteligência que é Deus. 

Este é o desafio que a Terra e as suas energias naturais apresentam ao homem. A vida, como a inteligência, 

representa uma tentativa de vencer a deterioração universal de energia. É uma tentativa de transcender a 

mortalidade na natureza através da imortalidade da semente ciclicamente renascida. No entanto, esta integração 

e autoperpetuação que ocorre dentro do santuário da semente é inconsciente; a identidade perpetuada é genérica, 

não individual. A espécie imortaliza-se, não o organismo particular em que há vida. O organismo, propriamente, 

pertence à natureza; ele também tem a sua entropia, que é a morte. 

A semente, enquanto está no organismo, não é do organismo. Ela pode decompor-se e transformar-se, mas 

se puder sobreviver à deliquescência dos solos outonais e ao regelo do inverno, conquistará a vitória sobre a 

morte, e o sol primaveril coroá-la-á com o prémio da vitória: renascer no novo ciclo. A germinação não constitui 

a morte da semente, representa a realização no amanhã. É o cumprimento do seu destino: fazer a ponte sobre o 

hiato entre dois ciclos — estabelecer a continuidade da vida num universo que se apressa espasmodicamente 

para o caos. 

O que a semente realiza para a vida como instinto inconsciente, genérico, o indivíduo efectua em termos 

de inteligência. A vida opera dentro de limites geográficos e climáticos estabelecidos; está condicionada pelo 

espaço e limitada pelo ritmo do tempo e das estações. A inteligência não é limitada pelo espaço ou pela 

causalidade.  

  

  
  

  



 

 

 

 

9 

 

O pensamento opera em toda a parte e a um só tempo pelo Todo. Pois o pensamento não actua como 

energia. Ele é a contraparte polar da energia natural no homem. A vida, da mesma forma, não é realmente 

energia, é o resultado da transmutação de energia em "desejo", ou sensibilidade, no sentido do restabelecimento 

da semente. A espécie biológica liberta o poder que é vida. O homem, o eu individual, a inteligência. 

A vida é, na verdade, a base da libertação de inteligência, mas o propósito e o destino cósmico do homem, 

é elevar-se do campo inconsciente da biosfera — a esfera da vida — e atingir o campo consciente da noosfera 

— a esfera da mente e da inteligência. Ele precisa fecundar a vida com a inteligência, transformar-lhe o poder 

em luz: a energia da semente na luz do eu racional. 

A inteligência é, em geral, definida como a capacidade da consciente adaptação às exigências do ambiente 

humano. Mas o ambiente do homem é estabelecido pela vida, pelos organismos através dos quais a semente 

perpetua o carácter das espécies, pelos sucessos e malogros dessas espécies no passado terrestre. A biosfera é 

o passado que se transfigura em futuro. 

Tudo o que pertence à biosfera é, para o homem, o passado. O homem não deve ser considerado como 

uma espécie biológica. Ele é o agente divino a quem é dado possuir tudo quanto o esforço evolutivo rumo à 

integração vital já produziu. No seu corpo orgânico o homem encontra e experimenta a soma e a síntese de 

todo esse vasto esforço da biosfera. Cabe-lhe harmonizá-lo com a ordem maior da integração universal: 

transformar o "tempo", que aprisiona os instintos vitais naquela "duração" cíclica criativa que representa uma 

sempre renovada formulação de inteligência — arrancar a vida da sua dependência geográfica e dar-lhe a 

liberdade do pensamento que é universal e que se difunde instantaneamente por todo o espaço. 

A inteligência tem a sua sombra. Durante o processo de aprisionamento e represamento da natureza, o 

homem pode sentir-se amedrontado pela possibilidade de fracasso. Ele cristaliza o processo racional num 

sistema, mais que isto, num dogrna. Daí em diante, a inteligência aprisionada em sistemas começa a deteriorar-

se; ela também, como qualquer organismo físico, vê-se presa na morte cíclica de todos os compostos naturais. 

A intelectualidade é a inteligência descendo ao nível zero. Todos os sistemas intelectuais devem desintegrar-

se, e quem a eles se apega — o intelectual — deve conhecer a morte da inteligência. Para ele, não pode haver 

imortalidade em Deus. 

A inteligência é restabelecida a todo o momento de tempo universal pela vitória do "homem" em toda a 

parte no universo. Essa inteligência impregna intemporalmente todo o espaço do mundo. Toda a mente pode 

ressoar a ela. Todo o homem participa da vitória de todo o outro homem. 

Ele também participa das derrotas, dos terrores, das petrificações de todos os homens que deixam de alcançar 

a vitória. A vitória precisa ser uma realização diária, para que o homem não coalhe a inteligência em sistemas 

intelectuais e reduza o processo racional em cerebrações automáticas. 

Ser verdadeiramente homem é, a cada dia, adquirir a consciência e a participação individual no processo 

universal de criação de inteligência que, a todo o momento, contraria a queda de energia A realização é 

constante. A deterioração natural deve sempre ser polarizada pelo pensamento integrador. Aquele que se detém 

após a vitória de um dia, perde inteligência, retém apenas intelectualidade. Ser divino é sempre servir no 

renascimento perpétuo da inteligência. 

 

Bibliografia  

“Tríptico Astrológico”, Dane Rudhyard  

  

  
  

  



 

 

  

10  
PUBLICAÇÕES   

  

- Conceito Rosacruz do Cosmos, de Max Heindel          18 €   

- Cartas aos Estudantes, de Max Heindel            13 €  

- Ensinamentos de um Iniciado, de Max Heindel          12 €  

- Princípios Ocultos de Saúde e Cura, Max Heindel         14€  

-Os Mistérios Rosacruzes, Max Heindel            11€  

- Astrologia Científica Simplificada, Max Heindel          13€  

- Os Mistérios das Grandes Óperas, Max Heindel          11€  

- Colectâneas de um Místico, Max Heindel            11€  

- Corpo de Desejos, Max Heindel              12,5€  

- O Neoprofetismo e a Nova Gnose, de António de Macedo-       16 € (E)  

- Instruções Iniciáticas, de António de Macedo          18 €  

- Laboratório Mágico, de António de Macedo          18€   

- Esoterismo da Bíblia, António de Macedo           15€ (E)  

- Textos Neognósticos, António de Macedo            14€ (E)  

- Ensaios sobre os Ensinamentos Rosacrucianos, António Monteiro    13 €   

- As Aparições da Cova da Iria, António Monteiro          7€   

- A Era Aquariana, Elsa Glover              8€  

- A Mensagem das Estrelas, Max Heindel e Augusta F. Heindel       14€  

- Astrodiagnose – Um guia de Saúde, M. Heindel e Augusta F. Heindel    11€   

- A Gnose Rosacruz e a Iniciação Feminina – António de Macedo       9€ (NOVO)  

  

Nota: A estes valores acrescem os portes de correio no valor de 

3,5€. E - Esgotado  

  

  REUNIÕES DE ESTUDOS E DEVOCIONAIS  

 Informam-se todos os Probacionistas, Estudantes e Amigos que as reuniões deste Centro se 

realizam no primeiro domingo de cada mês pelas 11 horas, em Minde.   

    

Estudos de Astrologia – Curso Preliminar
  

 - durante a Reunião do Centro Rosacruz Max  

Heindel.  
 
 

   

Quem não souber o local é favor contactar telefonicamente para o seguinte número: 91 861 3905 
 
 

— e-mail: 
 
crmheindel@sapo.pt  

    

O QUE É A FRATERNIDADE ROSACRUZ? 

  

  

  



 

A FRATERNIDADE ROSACRUZ não é uma organização religiosa, mas sim, uma grande 

Escola de Pensamento. O seu fim é divulgar a admirável filosofia dos Rosacruzes, tal como 

ela foi transmitida, nesta época, por intermédio de Max Heindel, escolhido para esse efeito 

pelos Irmãos Maiores da Ordem.  

Os seus ensinamentos projectam luz sobre o lado científico e o aspecto espiritual dos 

problemas a respeito da origem e evolução do Homem e do Universo. Fazem igualmente 

sobressair que não reside aí todo o seu fim. O conhecimento há-de tornarnos 

verdadeiramente religiosos, na acepção legítima de religar-nos (religare) à essência 

espiritual latente em nós. O conhecimento desenvolverá assim, o sentimento de altruísmo 

e do dever, para estabelecimento da Fraternidade Ideal.  

A divisa da Fraternidade Rosacruz é:  

UMA MENTE PURA, UM CORAÇÃO TERNOE UM CORPO SÃO.  

A sua tónica é: SERVIÇO.  

O CAMINHO DA INICIAÇÃO ROSACRUZ 

 Este caminho consta de sete passos:  

 CURSO PRELIMINAR DE FILOSOFIA ROSACRUZ — Consta de doze lições que se 

ministram por correspondência. Serve de livro de texto o “CONCEITO ROSACRUZ DO 

COSMOS”, o livro básico de Filosofia Rosacruz, escrito por Max Heindel, o fiel 

mensageiro da Ordem Rosacruz.  

 ESTUDANTE REGULAR — Durante este período, cuja duração é pelo menos de dois anos, 

o estudante recebe bimestralmente uma carta e uma lição.  

 PROBACIONISTA — Os Probacionistas recebem instruções especiais mediante cartas e 

lições bimestrais, e durante o sono também. Este estágio dura pelo menos cinco anos. 

Essas cartas e lições contêm um definido e científico ensinamento com respeito ao modo 

de prevenir e evitar perigos de ilusão e decepção do Mundo de Desejos (um dos mundos 

suprafísicos). O Irmão Maior efectua uma prova efectiva do probacionista antes de o 

admitir ao Discipulado.  

 DISCÍPULO — Os Discípulos são preparados sistemática e regularmente para a 

INICIAÇÃO sob a direcção dos Irmãos Maiores da Ordem Rosacruz, que lhes dão 

instruções individuais definidas e que, portanto, são absolutamente secretas.  

 IRMÃO LEIGO — Os Irmãos Leigos vivem em diferentes partes do mundo ocidental, 

recebem uma ou mais Iniciações das Escolas de Mistérios Menores. São capazes de 

abandonar o seu corpo físico conscientemente, assistir aos Serviços e participar nos 

trabalhos espirituais no Templo dos Irmãos Maiores da Ordem Rosacruz.  

 ADEPTO — Os Adeptos são graduados de uma das Escolas de Mistérios Menores, e 

também já passaram pela primeira das quatro grandes Iniciações. Um Adepto pode 

construir um novo corpo físico para si, sem ter necessidade de nascer como uma criança.  

1. IRMÃO MAIOR — Os Irmãos Maiores são graduados das Escolas de Mistérios 

Menores e também das Escolas de Mistérios Maiores.  


